
ENERO

Nº 52

Síguenos en nuestras redes sociales

Vida de san Basilio (I). 
Anfiloquio de Iconio.

¿Pathos en Dios? Una aproximación histórica:  
época medieval. 
D. Gabriel Orejas Irirarte,  
Universidad Francisco de Vitoria.

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


2

Queridos peregrinos:

Con el comienzo de este nuevo año del Señor 2026 empezamos también muchos de los pre-
parativos de nuestra próxima Peregrinación a Covadonga. Ya es posible solicitar la creación de 
nuevos capítulos a través de la página web hasta el 30 de abril.

Por otro lado, este año queremos realizar una serie de mejoras en nuestra organización. Por 
ejemplo, necesitamos comprar maquinaria para el almacén, que cada vez se hace más grande, 
o alquilar más autobuses para las familias, con la intención de integrar también a quienes vienen
con niños menores de 6 años. Todo esto supone una mayor inversión económica que ahora mis-
mo no podemos asumir, ya que el año 2025 terminó con un déficit de 20.000 euros. En los próxi-
mos días, lanzaremos en redes sociales una campaña de recaudación para poder hacer frente
a esta nueva edición. No obstante, ya se pueden consultar en nuestra página web los medios
disponibles para colaborar. Hemos añadido la opción de donación mensual que, por pequeña
que sea, nos ayudará a cubrir los gastos periódicos a los que tenemos que atender a lo largo del
año, como el alquiler del almacén o los servicios web.

Agradecemos enormemente vuestra ayuda y esperamos poder veros en Oviedo emprendiendo 
la marcha el próximo 25 de julio

  Diana Catalán Vitas 
Presidente de NSC-E

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades
https://nscristiandad.es/crear-capitulo/
https://nscristiandad.es/donaciones


3

Prólogo del autor

Carísimos, no es inconveniente, sino justo, que 
los hijos devotos se entristezcan de la muerte 
de su padre y le ofrezcan los obsequios de sus 
lágrimas, lo que hasta ahora hemos hecho lle-
nos de compasión. Mas, una vez despojados 
del luto, según lo que está escrito, nos dispusi-
mos a elevar al Señor de todas las cosas, Cristo 
nuestro Dios, una plegaria de acción de gracias. 
Así pues, considero ser obra de valor que se ha-
yan puesto por escrito tanto la memorable vida 
como los milagros de nuestro pastor y maestro 
Basilio, a fin de que no caigan en profundo olvi-
do por el largo transcurso del tiempo. 

Presentando a tan brillante hombre los tres 
santísimos y egregios varones Gregorio, que 
fue esclarecido en teología, y el memorable 
Gregorio, obispo de la ciudad de Nisa, y el 
bienaventurado Efrén, y otros igualmente en 
sus discursos de epitafio, también la grandeza 
de su figura se hizo presente ante mí, como 
a un aborto, para usar las palabras del Após-
tol, al tomar entre las manos las narraciones 
que elaboraron ambos varones admirables, 
procurando suplir lo que les parecía faltar, a la 
manera de un hijo que presenta a su padre lo 
que le debe, recibiendo de arriba algún cono-
cimiento cierto, como puede pensarse. Pues 
llegó la nube a esconder el sol, y el lento discu-

“Saint Ephraem”, grabado de 1594, Sadeler y Maarten de Vos. Extraído de la colección digital del Rijks-
museum.

VIDA DE SAN BASILIO (I)
Anfiloquio de Iconio

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


4

rrir de las buenas narraciones con frecuencia 
da paso al olvido.

Grande, en efecto, fue nuestro pastor Basilio, y 
célebre en todo el mundo, predicador junto a 
las virtudes celestiales, servidor junto a los ór-
denes de los ángeles, doctor de la Iglesia digno 
de alabanza, columna incorrupta de los dog-
mas ortodoxos, que explicó con profundidad la 
naturaleza de lo que existe, que depuso al pér-
fido Juliano, apóstata de la Trinidad, que tapó 
la blasfema boca de Valente, que echó por tie-
rra el pérfido error de los arrianos, que afianzó 
con claridad la recta creencia de los cristianos. 
Pastor amado del pueblo de la Iglesia, partícipe 
del sacerdocio real, revestido de la verdad de 
Cristo, carnero de las ovejas, ínclito maestro de 
la fe divina, que en vida y tras su muerte brilló 
con grandes milagros; que, como se ha dicho, 
preparó con su oración la muerte de Juliano, 
odioso a Dios, el cual se levantaba como cuer-
no erguido y hablaba contra Dios la maldad. 
Mientras Valente tomaba, indigno, la púrpura 
imperial, y prestaba su apoyo a la inicua doc-
trina de los arrianos, vino a la ilustre ciudad del 
César, que se halla cerca de nosotros. Pero de 
qué modo o por qué causa no nos toca narrar-
lo al presente. Regresemos más bien a nuestro 
propósito, narrando las virtudes que tuvo des-
de su nacimiento hasta su muerte. 

Capítulo I

Basilio fue el único que sobre la faz la tierra 
mostró igualdad de ánimo, una vida adornada 
por las obras e ilustrada por las palabras de la 
divina sabiduría, dando a Cristo todo lo que te-
nía: alma, cuerpo y las palmas de sus palabras, 
con las cuales despedazó el error de los genti-
les como se hace con telas de araña. A los sie-
te años, sus padres lo dedicaron al estudio de 
las letras. Estudió Matemáticas durante cinco 
años y dio mucho fruto en el aprendizaje de la 
filosofía por la mansedumbre de su carácter. 
Después, abandonando su patria, pues era ca-
padocio, se dirigió a la madre de los discursos, 
esto es, a Atenas. Adornado de decencia, conti-
nencia y castidad, se hizo discípulo de un sabio 
maestro griego llamado Eubulo, y se entregó 
de tal manera al estudio, que tanto los maes-
tros como sus condiscípulos lo imitaban. Cola-
boraban con él el gran Gregorio, obispo de Na-
cianzo, que dirigió doce años el timón del trono 
apostólico; Juliano, que fue cristiano por poco 
tiempo; y Libanio. Este varón admirable propu-
so en su corazón no tomar pan ni vino hasta 
que, por dispensación de lo alto, penetrase los 

misterios de la sabiduría. Pasados quince años 
en estos estudios, y habiéndose adentrado en 
toda la filosofía de los paganos, se puso al final 
a estudiar astronomía, geometría, y otras cosas 
buenas; pero, como no era capaz de encontrar 
por ellas al Creador de todo, cierta noche, es-
tando él en vela, se le infundió una luz divina 
para que estudiase, paso a paso, todas las Es-
crituras de nuestra religión. 

Así pues, poniéndose en camino, se fue a Egip-
to, y acercándose a un cierto archimandrita 
llamado Porfirio, le pidió que le diese los libros 
sagrados para que pudiese conocer los dog-
mas divinos y, habiéndolo obtenido, se quedó 
allí, entregándose a la meditación de la pala-
bra de Dios, alimentándose de agua y yerbas. 
Habiendo vivido un año allí y meditado con fe 
la palabra de la verdad, perseveró escrutando 
esta palabra, mas pidió que le dejasen ir a Jeru-
salén para poder contemplar los prodigios que 
custodia, lo cual le permitieron. 

Capítulo II

Volviendo él a donde se había instruido en la 
filosofía de los griegos, comenzó a persuadir 
a muchos filósofos y a mostrar a Cristo a mul-
titud de gentiles, presentándoles el camino 
de la salvación. Buscaba a su maestro Eubulo 
(que era maestro de la palabra) entre el barullo 
de las aulas, en las que había sido instruido por 
él, para atraerlo e inclinarlo a la fe inmaculada, 
para que corriese, como él, rectamente hacia 
ella. Este enseñaba a todos los que aprendían 
filosofía, que lo seguían como maestro. Bus-
cándolo, pues, por todas las escuelas, lo encon-
tró afuera con los filósofos. No les importaba 
otra cosa que decir o escuchar algo nuevo. 
Mientras disputaba, lo reprendió Basilio, y uno 
de los que estaba con ellos le dijo: 

—«¿Quién te reprende, oh filósofo?». 

Y él respondió: 

—«O Dios o Basilio».

Reconociéndolo, pues, dejó a todos los que 
estaban con él y se fue con Basilio y, perma-
neciendo ayunos tres días, se proponían cues-
tiones uno al otro. Le preguntó, pues, Eubulo a 
Basilio: 

—«¿Cuál es la definición de filosofía, Basilio?». 

Y respondió:

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


5

—«La primera definición de filosofía es medi-
tación de la muerte».

Admirándose él, le dijo:

—«¿Quién es puro?». 

Y le respondió: 

—«Quien está por encima del mundo, pues 
dulces son las palabras del mundo, pero el 
mundo es muy amargo si alguno lo posee vi-
ciosamente. Uno es el placer del cuerpo y otro, 
el de la natura incorpórea, y consta ser impo-
sible que ambos se den en la misma persona, 
pues nadie puede servir a dos señores1. Pero, 
en cuanto podemos, partimos a los hambrien-
tos el pan de la ciencia y, a los que por la ma-
licia de algunos viven sin techo, por virtud los 
cobijamos bajo techo. Si vemos a algún desnu-
do, lo vestimos, y no despreciamos a los criados 
de la familia». 

Y tras decir esto, presentando a su imagina-
ción a modo de comparación la misericordia 
de nuestro Salvador, que obra en nosotros por 
la penitencia le presenta sensiblemente tres 
tablas en las ventanas de la mente: una que 
trae virtudes en la parte de arriba, a saber, la 
prudencia, la fortaleza, la templanza y la justi-
cia. En la parte izquierda, la seducción. Y, aquí 
y allá, la intemperancia, la profanación, la ver-
bosidad, el engatusamiento, y un enjambre de 
males de este estilo. La penitencia, por su parte, 
se mostraba decentemente intrépida, alegre, 
suave, totalmente contraria a sus adversarios, 
pero pidiendo para el pueblo todo bien. Igual-
mente, junto a esta estaban la abstinencia, la 
sagacidad, la clemencia, la pudicicia, el pudor, 
la humanidad y una multitud de muchos bie-
nes. Basilio intervino: 

—«El sentido de esta composición amonesta a 
los que la ven y ofrece ocasión de mayor celo a 
los que la oyen. Viéndola también, oh Eubulo, 
me he deleitado, y a ella fui conducido, pues 
dentro de nosotros no son las imágenes ni los 
enigmas, sino la misma verdad la que nos con-

1  Mt 6.
2  2 Cor 5.
3  Mt 18. 
4  Lc 14.
5  Mt 20.
6  1 Cor 2.

duce claramente a la salvación. Resucitaremos, 
en verdad, todos, unos para la vida eterna, otros 
para oprobio y confusión perpetua, y asistire-
mos ante el tribunal de Cristo2, como nos ense-
ñan las sentencias de los profetas Isaías, Jere-
mías, Ezequiel, Daniel, el rey David y el egregio 
Pablo, y, tras estos, el mismo Señor, dador y re-
munerador del arrepentimiento, que buscó la 
oveja perdida3, que abrazó de corazón al hijo 
que se había alejado con muchas riquezas del 
regazo de su padre y que había regresado, tras 
gastarlas viviendo disolutamente, torturado 
por el hambre. A este lo revistió con una túnica 
brillante, con un anillo y ropas preciosas, y, así, 
nos persuade a no encarnizarnos de ninguna 
manera con su hijo pecador, sino a perdonarle 
como a hermano4. Así, el Señor, que sobresale 
en bondad, da, sin desagrado, igual recompen-
sa a los que llegaron sobre las cinco de la tarde5 

que a los otros. Él mismo también nos dará a 
nosotros, una vez que hayamos vuelto sobre 
nosotros mismos y nos hayamos arrepentido, 
la regeneración del agua y del Espíritu Santo, 
pues ni el ojo vio, ni el oído oyó, ni sube al co-
razón del hombre lo que preparó Dios para los 
que lo aman6». 

Entendiendo el sentido de esto, dijo Eubulo: 

—«Oh Basilio, predicador de la Trinidad celeste, 
por ti creo en un solo Dios Padre omnipotente, 
y todo lo demás, esperando la resurrección de 
los muertos y la vida del mundo futuro, amén. 
Con una obra te mostraré la fe que hay en mí, 
pues, entregando a tus manos todo lo que ten-
go, estaré contigo el resto que me queda de 
vida, si es agradable a los ojos de Dios, tras re-
cibir la santa regeneración del agua y del Espí-
ritu». 

Le dijo Basilio:

—«Bendito sea el Señor, Dios nuestro, desde 
ahora y por todos los siglos, oh Eubulo, que ilu-
minó tu mente con la luz verdadera, y te llevó 
del error de muchos dioses al reconocimiento 
de su misericordia. Y si, como has dicho, quieres 
permanecer conmigo, te mostraré cómo pro-

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


6

En el período medieval se dio una profundiza-
ción y desarrollo de las ideas patrísticas. Como 
en la época anterior, la cuestión de la pasibili-
dad/impasibilidad divina no fue un objeto de 
estudio directo, sino que se deducía de los es-
tudios filosóficos y teológicos acerca de Dios. 
Balthasar afirma que en esta época se dio una 
estrechez en la manera de concebir la impa-
sibilidad respecto a los Padres1. También otros 
autores defensores del teopasquismo suelen 
designar el pensamiento medieval de esta for-
ma, referenciando la postura de santo Tomás 
de Aquino especialmente2. A nuestro parecer, 
los autores medievales realizaron una labor de 
purificación en cuanto a la terminología y a la 
precisión teológica, en especial gracias a la in-
troducción de las obras de Aristóteles en el S. 
XIII. Por otra parte, como ya se hacía a partir de 
la tesis de Harnack antes citada, es un reduc-
cionismo bastante burdo el aglutinar a todos 
los pensadores medievales en el mismo saco, 
ya que son estos muy diferentes entre sí. Inclu-
so, siguiendo la tesis de Aertsen3, la propia me-
tafísica del ser de santo Tomás de Aquino sería 
algo único entre el resto de las doctrinas me-
dievales. Con todo, se puede afirmar que, de 
modo general y de manera sintética en el pen-
samiento medieval, estaba admitida y asen-

1  Hans Urs von Balthasar, Teodramática. Vol. 5, El último acto, p. 220.
2  Luis María Mendizábal, «La teología actual del cuasi-sufrimiento de Dios», en Pablo Cervera Barranco, 
Enciclopedia temática del corazón de Cristo, p. 778; Heyner Hernández-Díaz, La teodicea, el pathos de 
Dios y el Crucificado en la teología de la cruz de Jürgen Moltmann: una lectura contemporánea, pp. 
121-144; Sebastián Ramos Mejía, La cuestión del sufrimiento de Dios Una aproximación al pensamiento 
teológico contemporáneo, p. 271.
3  Jan A. Aertsen, La filosofía medieval y los trascendentales Un estudio sobre Tomás de Aquino, pp. 13-28.

Crucifixión, José Haller, 1445. Extraído de la colec-
ción digital del museo Unterlinden.

veeremos a nuestra salvación liberándonos de 
las ataduras de este mundo. Vendamos todo lo 
que tenemos y démoslo a los necesitados y, en 
fin, dirijámonos a la ciudad santa, observando 
por nosotros mismos allí los milagros que se 
realizaron, adquiriendo confianza ante Dios». 

Así pues, tras repartir ambos misericordiosa-
mente sus bienes entre los pobres, habien-
do comprado únicamente los vestidos que 
se suelen preparar para el santo bautismo, se 
dirigieron a Jerusalén, convirtiendo al Señor 
abundante multitud de gentiles.

¿PATHOS EN DIOS? UNA APROXIMACIÓN 
HISTÓRICA: ÉPOCA MEDIEVAL
D. Gabriel Orejas Iriarte, Universidad Francisco de Vitoria

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


7

tada la impasibilidad divina, en continuación 
con la reflexión de los Padres. A esto se le sumó 
una mayor perfección en la reflexión gracias 
a los avances filosóficos. Para estos autores, 
salvo Duns Escoto y Guillermo de Ockham, la 
filosofía y la teología tienen una relación ar-
mónica, lo cual es muy determinante para las 
conclusiones que sacan de la cuestión estu-
diada. Solo algún autor como Escoto Eriúgena, 
debido a su teoría de la relación entre Dios y 
el mundo, podría acercarse o dar pie a un po-
sible teopasquismo a la manera estoica4. Es 
decir, dado que Dios se identificaría de alguna 
manera con el mundo, podría sufrir cambio o 
alteración. La tónica de la problemática se pue-
de recoger en tres autores representativos. Se 
analizarán solo los casos de san Anselmo, santo 
Tomás de Aquino y Guillermo de Ockham5.

El primero sería san Anselmo de Canterbury. 
Por su metafísica y su tradición agustiniana, 
defiende la impasibilidad divina, pues este se-
ría uno de los atributos que se pueden predi-
car de Dios, derivado especialmente de la in-
mutabilidad. Se puede conocer a posteriori y 
a priori que Dios es6. Dios es lo único que tiene 
el ser por sí (ser necesario), lo mayor que nada 
puede pensarse. Incluso en el propio Proslo-
gion, tratando sobre cómo Dios puede ser mi-
sericordioso siendo impasible, san Anselmo 
responde de una manera similar a la que hará 
santo Tomás: Dios es misericordioso en cuanto 
al efecto, pero no en el afecto, pues no sufre la 
tristeza que a nosotros nos acompaña cuando 
nos compadecemos7.

4  Giovanni Reale — Dario Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y científico. Tomo primero, Anti-
güedad y Edad Media, pp. 423-429.
5  Se han escogido a san Anselmo y a santo Tomás debido a su explicación precisa y clara de la cuestión 
y a Guillermo de Ockham a causa de dos de sus ideas que determinaron el desarrollo posterior sobre el 
pathos en Dios.
6  Giovanni Reale — Dario Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y científico. Tomo primero, Anti-
güedad y Edad Media, pp. 432-432. San Anselmo, Proslogion, pp. 35-41.
7  Proslogion XVIII.
8  Santo Tomás de Aquino, Suma de teología I: Tratado sobre Dios uno, pp. 228-234. (Suma de teología I, 
q. 9).
9  Santo Tomás de Aquino, Suma contra los gentiles, pp. 135-140. (Suma contra los gentiles, libro I, capítulos 
LXXXIX, XC y XCI).
10  Esto es así porque el sufrimiento, al ser un mal, es una imperfección, es un no-ser. Por ello, no se le puede 
predicar a Dios, pues este es el mismo Ser, la pura perfección.
11  Suma de teología I, q. 20 a.1.
12  Suma de teología I, q. 21 a. 3.
13  En la teología contemporánea se renunciaría a esta armonía, rechazando la teología natural en favor de 

Santo Tomás de Aquino defiende la impasibi-
lidad divina, como se puede ver tanto en sus 
escritos como en las ideas acerca de él en auto-
res contemporáneos (Galot, Moltman…). Se de-
riva de su doctrina acerca de Dios como Ipsum 
Esse Subsistens: al ser Dios acto puro, y por ello 
simplísimo y perfectísimo, no puede tener nin-
guna potencialidad pasiva ni accidente alguno, 
lo que excluye toda pasión, siendo así inmuta-
ble8. Otras partes donde se puede ver su pos-
tura es en la Suma contra los gentiles9, donde 
demuestra que Dios no puede tener pasiones 
debido a que estas son transformaciones cor-
porales y es algo propio de entes potenciales. 
Así, se excluyen de Dios de manera general las 
pasiones, y llegan algunas a serlo en grado es-
pecífico, como la tristeza o el dolor10. Esta afir-
mación no se opone a que Dios ame, pues esta 
pasión, junto con el gozo, se le puede atribuir 
a Dios, pues no repugnan la perfección divina. 
Ahora, estas se dan sin los caracteres de pa-
sión, es decir, no al modo como las experimen-
tamos nosotros. El amor de Dios es un acto pu-
ramente de la voluntad y es el que produce la 
bondad que cada ente tiene en mayor o menor 
medida11. Respecto a la cuestión de la miseri-
cordia divina, santo Tomás sigue la idea antes 
mencionada de san Anselmo: en Dios se da el 
efecto de la misericordia, pero no su afección12. 
Conviene mencionar que estas afirmaciones 
son tratadas dentro de la teología natural (=co-
nocimiento de Dios por la razón natural), que 
está en armonía con la teología trinitaria (=co-
nocimiento de Dios a través de los datos que 
nos da la Revelación)13. Por último, respecto a 
las cuestiones cristológicas que pueden dar 

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


8

pie a planteamientos teopasquistas, santo To-
más sigue las declaraciones de los concilios de 
Éfeso y Calcedonia respecto a la Encarnación, 
así como las doctrinas de san Atanasio y san Ci-
rilo14. Concluye que Jesucristo padeció y sufrió 
en la naturaleza humana y permaneció impa-
sible en la divina15.

El último autor mediante el que trataremos la 
cuestión es Guillermo de Ockham16. Aunque 
Ockham no llegó a afirmar que Dios es pasi-
ble, sí es muy cierto que dos ideas suyas fueron 
las que permitieron posteriormente defender 
o plantear de una nueva manera este proble-
ma. La primera idea de Ockham sería la sepa-
ración radical entre la razón y la fe, la filosofía 
y la teología. Esto tuvo como consecuencia el 
fideísmo y el racionalismo. De esta manera, 
quedaría suprimida la analogia entis, y con 
ello todo tipo de teología natural. Y la segunda, 
aún más importante, sería la nueva concep-
ción que propuso de libertad derivada de su 

la teología trinitaria. Algunos ejemplos aparecerán más adelante, como Moltmann y Barth.
14  Se puede ver en las referencias que hace santo Tomás a estos Padres y a las sentencias conciliares en el 
tratado de la Suma de teología acerca de la Encarnación: Suma de teología III, q. 1-26.
15  Santo Tomás de Aquino, Suma de teología XI. (Suma de teología, III, q. 46, a. 12).
16  Giovanni Reale — Dario Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y científico. Tomo primero, Anti-
güedad y Edad Media, pp. 533-548.
17  Servais (TH.) Pinckaers, Las fuentes de la moral cristiana, su método, su contenido, su historia, pp. 294- 
307.
18  En el fondo hay una mala concepción de la omnipotencia divina y de la misma libertad.
19  Véase la contradicción con lo dicho en la nota 10.
20  Leopoldo Prieto López, Suárez y el destino de la metafísica De Avicena a Heidegger, pp. 293-301.

nominalismo17. Esta consistiría en la capacidad 
de elegir, dándose las condiciones necesarias, 
entre cosas contrarias, estando así totalmente 
indeterminada, llevando a que cada libertad 
en concreto se determine a sí misma. Ya en 
Dios mismo la libertad y el poder tendrían más 
peso o importancia que el Ser y la Verdad. De 
esta forma, si quisiera, Dios podría ir en contra 
de su propia verdad o esencia (=Ser), sin estar 
sometido así al principio de no contradicción18. 
En consecuencia, Dios sería capaz de sufrir por 
una elección suya a pesar de ser algo contrario 
a su esencia19. Estas ideas influirán de manera 
nuclear en la reflexión posterior sobre la pasibi-
lidad de Dios, en especial en aquellos autores 
que defienden el dolor en Dios en relación con 
la creación. Además, la libertad humana, como 
más tarde sentenciará Suárez con la negación 
de la potencia20, ya no sería dependiente de 
Dios, sino que equivaldría a un absoluto en el 
cual Dios no puede intervenir.

Suscríbete a nuestro boletín
Pincha en el enlace de abajo para suscribirte  

a nuestro boletín Laudate y ayudarnos a difundirlo.

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades
https://nscristiandad.es/boletin/

