
FEBRERO

Nº 53

Síguenos en nuestras redes sociales

Viernes de tapas sabor jamón (I): El sacrificio 
D. Víctor Asensi Ortega,  
Capítulo Nuestra Señora de los Desamparados.

Vida de san Basilio (II). 
Anfiloquio de Iconio.

¿Pathos en Dios? Una aproximación histórica:  
modernidad filosófica. 
D. Gabriel Orejas Irirarte,  
Universidad Francisco de Vitoria.

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


2

Estimados peregrinos:

Este año, el miércoles de ceniza, las témporas y el comienzo de la Cuaresma vuelven a caer en 
febrero. Estas fechas, de marcado carácter penitente, marcan el tono de expectación que no solo 
debe ser esperando la Pascua, sino también el carácter general cristiano, tal y como nos enseña 
san Pablo.

Buscando acompañar esta ocasión de penitencia, este mes traemos un artículo sobre la absti-
nencia, que verá la segunda parte el mes que viene. Además, continuamos que la serie sobre el 
teopasquismo y la publicación de la vida de san Basilio.

Como de costumbre, desde NSC-E se organiza un retiro de cuaresma del 20 al 22 de febrero. 
También ha tenido lugar el retiro de música sacra, donde ya han estado preparando este aspec-
to tan importante de la peregrinación.

Por último, les recuerdo que podéis dirigir cualquier sugerencia, comentario o comunicación 
respecto al boletín a boletin@nscristiandad.es o simplemente respondiendo al boletín. Dios nos 
conceda la gracia de la penitencia en esta Cuaresma.  

En Cristo y su Santa Madre, Sede de la Sabiduría,

Víctor Asensi Ortega 
Editor del boletín «Laudate»

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


3

La abstinencia de carne los viernes (especial-
mente en Cuaresma) no es un tema trivial. 
Menos ahora, cuando muchos jóvenes están 
intentando recuperar las viejas tradiciones ya 
olvidadas hace varias generaciones. Para abor-
darlo con la profundidad que merece, vamos a 
empezar muy atrás: con el acto de sacrificio.

El sacrificio es un acto de la virtud de la religión. 
Como es fácil banalizar el lenguaje, reflexione-
mos un momento sobre lo que esto quiere de-
cir: allá donde haya religión, habrá sacrificio. ¿Y 
dónde habrá religión? Allá donde haya un hom-
bre. En otras palabras: no hay hombre sin reli-
gión ni religión sin sacrificio, luego el sacrificio 
estará presente siempre en la vida del hombre.

Religión es una de esas cosas que o eliges o te 
elige. Quizás es difícil de entender para el hom-
bre actual, pero si aceptamos que el ser huma-

no es un ser religioso, entonces, aun por mucho 
que la Ilustración lo intentara, es imposible con-
seguir una sociedad sin religión. Y, en efecto, así 
lo vemos. Nietzsche, a menudo malinterpreta-
do, lo profetizó: ante la muerte de Dios, el hom-
bre incapaz de «superarse» (el Letzter Mensch, 
la antítesis del Übermensch) adorará a dioses 
menores, convirtiéndose en un hombre inclu-
so más despreciable que el anterior a la muerte 
de Dios.

Esta colección de dioses menores ha ido orde-
nándose en una suerte de politeísmo moderno 
que muchas veces se ha llamado «la religión 
civil». Por supuesto, no hay doctrina unificada, 
e intentar describirla con precisión ocuparía un 
libro entero. Pero por dejarlo nombrado, diga-
mos que la trascendencia divina se transfor-
ma en la inmanencia política: la humanidad se 
convierte en el ser supremo y el hombre trata 

VIERNES DE PAPAS SABOR JAMÓN (I): 
EL SACRIFICIO

D. Víctor Asensi Ortega, Capítulo Nuestra Señora de los Desamparados

El triunfo de la Iglesia, Pedro Pablo Rubens, 1625 ca., Óleo sobre tabla. Extraída de la colección digital del 
Museo del Prado.

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


4

de salvarse a sí mismo por medio del «Gran 
mediador» que es el Estado. Conflictos como 
el cambio climático, independiente de su ma-
terialidad, pasa a ser cuestión de estado y, por 
ende, adquieren un cariz religioso. 

Probablemente, detenerse a ver el sacrificio en 
la religión actual es más farragoso que expli-
carlo con el ejemplo pagano. Como hijos de la 
Ilustración, tenemos muy interiorizado que eso 
de matar un buey para ganar la guerra es una 
superstición, pero matarlo para que el metano 
que produce no aumente los gases de efecto 
invernadero (aumento objetivamente insignifi-
cante, sin entrar en nada más) no lo es. «No va 
de cuánto contaminen nuestras vacas —dirá el 
burócrata—, sino de hacer lo correcto». Así es: 
no se trata de solucionar el cambio climático, 
es una decisión moral amparada por un siste-
ma ético erróneo.

Tal vez el tema del cambio climático sea tan 
nauseabundo y ya tan criticado por tantos sec-
tores que usarlo como ejemplo de sacrificio de 
la religión del hombre quede forzado. Además, 
no todos los creyentes de esta religión son tan 
devotos del clima. No es problema. Siendo el 
sacrificio acto de la religión, es fácil verlo mani-
festado hasta en el más desinteresado de sus 
fieles, solo hay que ver cuándo sí y cuándo no le 
merece la pena el sacrificio: no voy a sacrificar 
mi juventud cuidando a un niño; no voy a sacri-
ficar mi madurez cuidando un anciano; no voy 
a sacrificar mi carrera profesional por una re-
lación romántica; no voy a sacrificar mis pasio-
nes por una única persona; etcétera. En defini-
tiva, la religión actual no escapa de aquello que 
comparten todas las religiones: el sacrificio. 

Hasta aquí el excursus sobre la religión civil. El 
mensaje es que, incluso la única civilización 
que activamente ha intentado borrar la reli-
gión, la reinventa. Pero sigamos con el tema del 
sacrificio, porque hay un aspecto que es más 
difícil de ver en la religión del hombre y que sí 
merece la pena buscar en religiones más pías: 
la expiación.

Sacrificio está compuesto por dos palabras: sa-
cer y facere. Sacer es una forma más moderna 
de la palabra latina sacro, con el mismo signi-
ficado que tiene en castellano actual. Es decir, 
sacrificar significa, literalmente, que algo pasa 
de ser profano (pro-fano, en frente del fano, un 
sinónimo de templo) a ser sacro. Significa una 
pérdida real del uso original de lo sacrificado, 
que pasa a dedicarse exclusivamente al culto 
divino. 

El hombre que se sabe sujeto a una ley supe-
rior se sabe también pecador. El pecado es 
muy difícil de encajar en la religión del hom-
bre: si nos lo damos todo a nosotros mismos, 
¿por qué nos íbamos a dar pecado? Es por eso 
que las escuelas más fervientes de esta religión 
siempre están «a un cadáver de la utopía». Pero, 
para el pagano piadoso, el pecado está claro: él 
se equivoca muchas veces. 

Y, ¿cómo una criatura tan infame podrá presen-
tarse dignamente ante el ser supremo? Siendo 
honestos y piadosos, no es posible. Por eso el 
pagano sacrificaba lo mejor que tenía como 
ofrenda a los dioses, para intentar hacerse dig-
no de ellos. Este es el sacrificio expiatorio.

En la vieja ley, el sacrificio expiatorio por exce-
lencia era el cordero pascual. Era el sacrificio 
que purificaba el alma. Sin embargo, antes del 
sacrificio expiatorio, otros sacrificios habían de 
guardarse para no caer en impureza. Por ejem-
plo, las restricciones alimentarias: el cerdo era 
animal impuro, y comerlo te hacía impuro a ti. 

Es importante entender cómo vivía el pueblo 
de Israel esas restricciones: comer cerdo no te 
hacía impuro por desobedecer a Dios, o al me-
nos no solo por eso. Al mandar Dios no comer 
del cerdo, estaba relevando a su pueblo que 
comer de ese animal te hacía verdaderamente 
impuro. Es decir, el hecho de comer cerdo te-
nía un efecto real en ti: embrutecerte. Del mis-
mo modo, la sangre del cordero pascual no era 
para ellos un simple símbolo: verdaderamente 
entendían que era esa sangre la que de verdad 
purificaba al hombre. 

No es muy diferente a cómo los paganos de su 
época vivían sus sacrificios animales, o cómo 
los musulmanes de la actualidad evitan el cer-
do. En esto último hay cierto hermanamiento 
entre el cristiano y el moderno. Ambos le pre-
guntan al musulmán: «¿De verdad Alá te va a 
destruir por haber comido un caramelo que 
contiene un ingrediente que contiene una pro-
teína que proviene del cerdo?». Pero es que Alá 
no juzga intenciones, Alá te dice que el cerdo te 
hace impuro, y eso es un hecho para el fiel mu-
sulmán. Por eso, con que te toque una única 
molécula de panceta te hace «objetivamente» 
impuro en ese sistema.

Pero Cristo cambia esta realidad de arriba aba-
jo. Él, que es Dios hecho hombre, se sacrificó 
de una vez y para siempre por toda la humani-
dad. La magnitud de este sacrificio es inefable. 
Es el mismo Verbo de Dios hecho hombre, el 

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


5

Dios verdadero, el que ordena todo el universo, 
el que muere en la cruz por nuestros pecados. 
Y es la sangre de Cristo, verdadero Dios y verda-
dero hombre, la que nos purifica a los que nos 
unimos a Él por el bautismo. 

Ante tal sacrificio, sacrificar un cordero no solo 
sería innecesario, sino insultante para Dios. Es-
taríamos diciendo que la sangre del Hijo hecho 
hombre no es suficiente para borrar nuestros 
pecados. Y, por increíble que parezca, esta no-
vedad del cristianismo, que abolió todo sacri-
ficio ritual, fue recibida con mucha reticencia 
en la antigüedad. Pues, como hemos visto, el 
sacrificio expiatorio es central en la mayoría de 
religiones. 

Cristo, sin embargo, no rompe con el sacrificio 
de la religión natural (ni de la ley vieja), sino que 
lo eleva al plano espiritual de la vida nueva. En 
virtud del bautismo, todos podemos ofrecer 
eficazmente sacrificios espirituales en el altar 
de nuestro corazón. Suena poético, pero es la 
descripción de una realidad impresionante.

El fundamento de esto es lo que le explica 
Nuestro Señor a Nicodemo en III Juan: lo naci-
do de la carne, es carne; y lo nacido del espíritu, 
es espíritu. Nos es necesario volver a nacer del 
espíritu, ya que no podemos volver a nacer de la 
carne, para sí hacernos hijos del Padre de nue-
vo renaciendo del agua (bautismo). Y, por tanto, 
desde ese momento, nuestra relación con Dios 
se maneja en términos espirituales. 

El cambio de lo terreno a lo espiritual es la refor-
ma más grande que hace Dios a su religión. Es 
uno de los principales mensajes del Evangelio, 
especialmente en lo referido a la presencia de 
Dios: a Él ya no se le adora en el templo ni en la 
montaña, sino que «Dios es espíritu, y los que 
lo adoran, deben adorarlo en espíritu y en ver-
dad» (Jn 4, 20-24). 

Es por esto que Cristo también nos dirá: «No lo 
que entra en la boca mancha al hombre; sino 
lo que sale de la boca, eso mancha al hombre» 
(Mt 15, 11). Es decir, el cerdo no te va a hacer im-
puro, porque es tu espíritu renacido en Cristo 
lo que debe permanecer puro, y lo que puede 
mancharse por los malos actos que salgan de 
tu corazón.

Aún más, al tomar Cristo posesión de toda la 
creación, y al hacernos semejantes a él por el 
bautismo, «todo nos es lícito» (1 Cor 6, 12-20). En 
los siguientes versículos, san Pablo concreta la 
enseñanza: el cuerpo, por ejemplo, no es para 

la fornicación, pero «los alimentos son para el 
vientre y el vientre para los alimentos». Por tan-
to, las restricciones alimentarias no son propias 
de los hijos de Dios cuya libertad ha sido com-
prada a tan alto precio.

Al principio, incluso entre los apóstoles costó 
que calara. Pedro es el que pregunta a Cristo 
por la costumbre de la ley cuando les enseña 
qué es lo que hace impuro al hombre. No es ca-
sualidad que también sea Pedro en los Hechos 
el que se muestra reticente a comer carne im-
pura. En una visión, el Señor le muestra carne 
impura y Pedro piensa que lo está probando, 
hasta que una voz le dice:  «Lo que Dios ha puri-
ficado, no lo declares tú común». Justo después 
de esta visión, san Pedro bautiza al primer gen-
til cristiano, Cornelio.

Por todo esto, los razonamientos del tipo «ha-
ram/halal» son antitéticos a la fe católica. La 
naturaleza espiritual exige a los cristianos un 
sensum fidei capaz de discernir qué conviene 
en cada momento, dado que de por sí, el cris-
tiano es libre. Justo aquí es donde entra la Igle-
sia, que como madre misericordiosa, realmen-
te nos ayuda cuando nos indica cuál es la justa 
medida de los sacrificios que le seguimos de-
biendo a Dios por religión, si bien con toda esta 
nueva realidad detrás.

En efecto, para Cristo y para el cristiano, la carne 
no es más que carne. Pero, como decíamos, en 
virtud de ese magnífico don del Redentor, pri-
varnos de carne el viernes es un sacrificio que 
Dios acepta como agradable, si lo ofrecemos 
como tal en nuestra intención. Independiente-
mente de si nos hace personas más disciplina-
das en el plano natural, este sacrificio nos hace 
de verdad mejores espiritualmente.

De momento, baste esto para empezar la Cua-
resma. El sacrificio que nos manda la Iglesia de 
no comer carne el viernes es válido, no porque 
la carne sea impura, sino porque Cristo, Dios 
mismo, ha hecho suya la naturaleza humana 
y ha abierto esta espectacular puerta: nuestro 
miserable sacrificio, humano, polvo y nada, es 
elevado por la gracia a un acto de verdadera re-
ligión.

Sobre por qué carne, si en la restricción entran 
las papas sabor jamón y los temas que de ahí 
se deriven, hablaremos en la siguiente entrega 
con el favor de Dios. 

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


6

Capítulo III

Llegando a la ciudad de Antíoco, se alojaron 
en una posada. El hijo del hospedero, llamado 
Filoxeno, estaba sentado junto a la puerta en 
profunda reflexión, ya que era discípulo del so-
fista Libanio, quien le había encargado realizar 
una traducción de ciertos versos homéricos a 
versos retóricos. Estando Filoxeno muy atribu-
lado, desfallecía por esta tarea, mas, viéndolo 
Basilio, le dijo: «¿Por qué estás tan triste, jo-
ven?». Y le respondió: «¿Qué gano con decír-
telo?». Mas, insistiendo Basilio y asegurándole 
que le sería de utilidad, le habló del sofista y 
de los versos, y de que por eso lo estaba pa-
sando mal. Basilio, por su parte, se puso a leer 
los versos y le empezó a decir su traducción, 
y el adolescente, tan sorprendido como con-
tento, le rogó que lo pusiese por escrito. Ba-
silio escribió su traducción en tres versiones 
distintas, y el chico lo recibió con gozo, y por 
la mañana, se dirigió a Libanio y le dio la tra-
ducción de los versos. Tomándolos Libanio, 
consternado por la traducción, le dijo: «Por la 
divina Providencia, ninguno de los sabios ac-
tuales puede traducir de esta manera, ¿de 
dónde ha salido, pues, el que ha hecho esto 
de un modo tan novedoso?». Y respondió el 
chico: «Un peregrino que vino a mi posada fue 
mi amable en proponerme esta solución». Sin 
posponer nada, llegó con presteza Libanio a 
la posada y, viendo a Basilio acompañado de 
Eubulo y reconociéndolos, quedó estupefacto 
por la inesperada llegada de ambos, y les rogó 
que se hospedasen en su casa y, habiendo lo-
grado esto, les pidió que tomasen una comi-
da sabrosa y bien preparada. Ellos, en cambio, 
tomando con moderación pan y agua según 
su costumbre, dieron gracias a Dios, dador de 
todo bien. Libanio, por su parte, estaba deseo-
so hacerles preguntas y de departir acerca de 
verbosidades retóricas, mas ellos le propu-
sieron palabras de fe, y Libanio, advirtiendo 
lo que decían, les dijo: «No es todavía tiempo 
de esto, pues cuando lo mandare la altísima 
Providencia no habrá quien resista, pero como 
me fuiste de grandísimo aprovechamiento, oh 

Basilio, no desdeñes disputar ahora en pre-
sencia de mis aprendices». Por su parte, Ba-
silio, tras reunirse los jóvenes con rapidez, les 
enseñó la pureza del alma y la impasibilidad 
del cuerpo, el paso manso, la voz templada, la 
conversación ordenada, el alimento y bebida 
invariables, el silencio ante los ancianos y la 
escucha ante los sabios, la sujeción a los pre-
lados, la caridad no fingida hacia los iguales o 
menores, a hablar poco pero a entender mu-
cho, a no exasperarse en el hablar, no sobrea-
bundar en las palabras, no ser prontos a la risa, 
a adornarse de pudor, no hablar con mujeres 
impúdicas, tener la vista baja, pero elevada el 
alma; huir los conflictos, no perseguir la dig-
nidad de maestro, no estimar en nada los ho-
nores conferidos por quienquiera, «y si alguno 
de vosotros puede asimismo aprovechar a los 

San Basilio, Mosaico en Hagia Sophia (Kiev). Extraí-
do de Wikimedia commons.

VIDA DE SAN BASILIO (II)
Anfiloquio de Iconio

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


7

demás, espere de Dios la recompensa, y reci-
bir los bienes eternos de parte de Cristo Jesús, 
nuestro Señor». Tras decir estas cosas a los dis-
cípulos de Libanio, Basilio recibió magníficas 
alabanzas de parte de todos, y reemprendió el 
camino junto con Eubulo. 

Capítulo IV

Una vez que llegaron a Jerusalén, visitaron los 
santísimos lugares con fe y amor, y adoraron 
en ellos a Dios, que está sobre todas las cosas. 
Despué, se presentaron ante el obispo de la 
ciudad, llamado Maximino y, postrándose, le 
pidieron recibir la divina regeneración en el río 
Jordán. El santo varón de Dios, lleno de gracia, 
fijando en ellos la vista, les concedió lo que pe-
dían, y se fue al Jordán junto con ambos fieles 
varones. Una vez que Basilio llegó a la orilla, 
se echó sobre el suelo y, con lágrimas y gran 
clamor, pedía que se le revelase visiblemente 
el signo la fe que profesaba y, enseguida, le-
vantándose con temor, se quitó sus vestidos, 
y con ellos sin duda el hombre viejo; y ésta era 
su oración mientras bajaba al río, y, acercán-
dose el sacerdote, lo bautizó. Y un resplandor 
de fuego lo iluminó, y una paloma que venía 
de dicho resplandor bajó al agua y, una vez 
que se movió el agua, voló al cielo; y los que 
estaban presentes quedaron llenos de temor 
y glorificaron a Dios. Una vez bautizado Basi-
lio, salió del agua, y, admirado Maximino del 
amor que tenía a Dios, pronunciando la ora-
ción sobre él, lo vistió con las vestimentas de 
la resurrección de Cristo. Bautizó también a 
Eubulo, y ungiéndolos asimismo con el santo 
crisma, les administró la comunión vivifican-
te, y pidió a Basilio el sacerdote de Dios que, 
tras la oración, tomase alimento, lo que hizo, 
diciendo: «Señor Jesucristo, Dios nuestro, de 
esta creo en tu voz evangélica, y espero de tu 
benignidad que, comiendo y bebiendo, venza, 
con la cooperación de tu Santo Espíritu, al dia-
blo que se opone a nosotros». Sorprendido el 
sacerdote de Dios de su fe, regresó con ellos 
a la ciudad santa. Pasando un año en ella, se 
fueron de común deliberación a Antioquía, y 

Basilio fue promovido al orden del diaconado 
por Melecio, obispo de la misma ciudad, e in-
terpretando las palabras de los Proverbios, cre-
ció mucho la admiración por él. 

Capítulo V

No mucho tiempo después, partió junto con 
Eubulo a la región de Capadocia, y, cuando ya 
entraban en la ciudad de Cesaresa, se reveló 
en visión nocturna al obispo de aquella ciu-
dad, llamado Eusebio, su llegada, y también 
que Basilio había de ser su sucesor. Y, desper-
tándose, llamó al principal en la administra-
ción de la Iglesia y a algunos de los venerables 
clérigos, y los mandó a la puerta oriental de la 
ciudad, narrándoles la visión, y, yendo hacia la 
puerta, les salieron al encuentro mientras en-
traban. Y, viéndolos y reconociéndolos, les ro-
garon que subieran a donde estaba el obispo. 
Y, al entrar, mirándolos el santísimo obispo, y 
sorprendido por el parecido con su visión, dio 
gracias a Dios y les preguntó de dónde venían, 
y a dónde se dirigían, y cuáles eran sus nom-
bres. Una vez oído todo, les dijo a los diáconos 
que les diesen lo que necesitaban para su des-
canso, y éstos los llevaron a una habitación 
espléndida les ofrecieron todo lo que se nece-
sitaría para estar a gusto. En esa misma hora, 
llamando el santísimo varón a los más ilustres 
del clero y de la ciudad, les contó lo que Dios le 
había revelado. Ellos respondieron a una voz: 
«En verdad, una vida tan pura como la tuya es 
digna de que se te revelase divinamente des-
de el cielo quién debía adornar después de ti 
el trono pontifical, por lo que, sin dejar lugar 
a dudas, haz lo que te parezca». Y el obispo, 
llamando la Basilio y a Eubulo, comenzó a es-
crutar con ellos las sagradas Escrituras, y, ad-
mirando el piélago de sabiduría que había en 
ellos, y teniéndolos por idóneos auxiliares, mu-
rió no mucho tiempo después. Reuniéndose, 
pues, los obispos en sínodo, eligieron, con la 
cooperación del Espíritu Santo, a Basilio para 
el trono episcopal, el cual, una vez consagrado, 
rigió, por la providencia de Dios, dicha Iglesia. 

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


8

En la Edad Moderna ocurre el gran giro que 
sentará las bases para un cambio de parecer 
en el tema de la pasibilidad/impasibilidad de 
Dios1. En los capítulos anteriores, se ha visto 
que la tesis de la impasibilidad divina, enten-
dida como se ha expuesto, era algo aceptado 
y defendido en líneas generales. Como en las 
épocas pretéritas, el tema de la pasibilidad divi-
na no fue tratado de manera directa, sino más 
bien de manera indirecta a partir de ideas res-
pecto a Dios. Sin embargo, como se ha dicho, 
en este período hubo cambios importantes a 
la hora de entender a Dios, tanto en filosofía 
como en teología. Los golpes que empezaron 
a demoler la teoría de la impasibilidad divina 
fueron principalmente dos: la «reforma» pro-
testante con su teología de la cruz, y la filoso-
fía racionalista moderna, que dará pie a una 
concepción de Dios no providente ni amoro-
so, aunque con diferencias en los autores. Esto 
causó que se diese al término impasibilidad la 
connotación que hoy tiene. Esta filosofía influ-
yó en las comunidades protestantes y dio ori-
gen a la teología liberal.

La «reforma» protestante rompió con la tradi-
ción precedente y propuso un nuevo modo de 
entender la Revelación, además de una nueva 
teología: la teología de la cruz2. Esta bebió de 
las ideas nominalistas expuestas en el epígrafe 
anterior. La expresión fue acuñada por Lutero 
en sus tesis de Heidelberg de 1518. Esta teología 
se contrapondría a la teología de la gloria (=la 
teología anterior o clásica). Criticaba la teología 
especulativa medieval, que trataba de cono-
cer atributos de Dios por medio de la analogía. 
Se consideró que este esfuerzo especulativo 
no sería sino algo soberbio, pues equivaldría a 
alcanzar la gloria de Dios por las propias fuer-

1   Hubiese sido interesante ver la cuestión en los textos pertenecientes a la llamada Devotio Moderna. Lo 
dejamos para otros estudios.
2   Eduardo Vadillo Romero, Antropología teológica I: introducción teológica a la creación, vocación so-
brenatural y pecado original, pp. 206-207.

zas humanas (la razón). Así, en vez de buscar a 
Dios por esta especulación presuntuosa, Lute-
ro propone que solo podemos conocer a Dios 
escondido en Cristo, en especial en su pasión 
y crucifixión. De esta manera, solo podríamos 
tener un conocimiento vago, desconcertante y 
opacado de Dios, y caeríamos, así, en el fideís-
mo y rechazaríamos cualquier aproximación 
racional. Para defender esta idea, se basa en 
algunas afirmaciones de san Pablo en la Carta 

La elevación de la cruz, Pedro Pablo Rubens, 1610 
ca., Óleo sobre tabla. Extraído de Wikimedia Com-
mons.

¿PATHOS EN DIOS? UNA APROXIMACIÓN 
HISTÓRICA: MODERNIDAD FILOSÓFICA

D. Gabriel Orejas Iriarte, Universidad Francisco de Vitoria

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


9

a los Romanos3 y las Cartas a los Corintios4. Es 
en la cruz donde se daría el verdadero conoci-
miento de Dios. Esta teología está llena de pa-
radojas desconcertantes5. Este modo de pen-
sar marcó un nuevo camino en la reflexión de 
la pasibilidad/impasibilidad divina. Lutero no 
trató el tema en sí mismo, pero marcó la senda 
que seguirán futuros autores defensores del 
teopasquismo como se verá más adelante.

En cuanto a la segunda causa, la filosofía mo-
derna, a pesar de su aparente novedad, volvió a 
esquemas, con diversos matices, de muchas de 
las filosofías antiguas. Según Descartes6, Dios 
simplemente sería la primera causa que había 
puesto en funcionamiento el mecanismo del 
universo, pero, una vez dado el primer impulso, 
la gran máquina del mundo no necesitaría de 
la ayuda de Dios para subsistir. Como se ve, el 
planteamiento es muy similar al atomismo de 
los epicúreos. Así, Dios no gobierna ni es provi-
dente respecto del mundo, sino solo su activa-
dor. Dios sería por ello impasible, entendiendo 
este concepto como una indiferencia ante su 
creación una vez que está ya en funcionamien-
to. Baruch Spinoza vuelve a traer un plantea-
miento parecido al de los estoicos, en el cual 
Dios sería inmanente al mundo, pues este y 
Dios se identificarían7. La naturaleza para Spi-
noza sería divina. La diversidad de entes serían 
meros modos o caras de la substancia divina 

3   Rom 3, Rom 4 y Rom 7, 13-25.
4   1 Cor 1, 17- 29 y 1 Cor 1, 18-15; 2, 1-2. 2 Cor 12, 10.
5   Algunos ejemplos son las afirmaciones sobre la oscuridad e irracionalidad de la Palabra de Dios y de 
este mismo o que la verdad de Dios está oculta bajo lo que parece ser mentira. Véase Martín Lutero, Obras 
Volumen II: 95 Tesis sobre el Valor de las Indulgencias; Martín Lutero, Obras Volumen IV: La voluntad 
determinada.
6   Vicente Lozano Díaz, Razón y realidad en el pensamiento occidental, pp. 233-247.
7   Eduardo Vadillo Romero, Antropología teológica I: introducción teológica a la creación, vocación so-
brenatural y pecado original, pp. 261-262; Vicente Lozano Díaz, Razón y realidad en el pensamiento oc-
cidental, pp. 249-259.
8   Héctor Sevilla Godínez, El pathos divino en la filosofía judía, pp. 262-263.
9   Sin embargo, aquí se ve una contradicción del planteamiento de Spinoza y de la apreciación de Héctor 
Sevilla Godínez con lo que se ha comentado en la página 9 sobre que, en última instancia, el panteísmo 
puede derivar en un teopasquismo, pues el mundo/Dios está sometido al cambio.
10   Eduardo Vadillo Romero, Antropología teológica I: introducción teológica a la creación, vocación so-
brenatural y pecado original, pp. 262-264; Vicente Lozano Díaz, Razón y realidad en el pensamiento 
occidental, pp. 261-270.
11   Nótese la diferencia de la connotación del término con la de los Padres o los autores medievales, en los 
que nunca estuvo presente.
12   Sebastián Ramos Mejía, La cuestión del sufrimiento de Dios Una aproximación al pensamiento teoló-
gico contemporáneo, p. 270; Vicente Lozano Díaz, Razón y realidad en el pensamiento occidental, pp. 
317-342; Giovanni Reale y Dario Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y científico. Tomo 3º, Del 

a la que pertenecemos. Según Héctor Sevilla 
Godínez8, de esta concepción se deduciría fá-
cilmente que en Dios no hay emociones o pa-
siones, pues no es personal, siendo este inmu-
table. Es más, en el planteamiento de Spinoza, 
debido a su monismo metafísico, no habría lu-
gar para el cambio, volviendo a la postura de 
Parménides9. Por otra parte, Leibniz concibió 
a Dios como la mónada absoluta en la cual se 
encuentra el fundamento de la armonía pre-
establecida del universo, además de todas sus 
leyes determinantes10. Así, para este autor, Dios 
tampoco sería pasible, providente ni amoroso, 
pues solamente sería el garante del orden pre-
figurado del mundo y de las leyes necesarias 
que lo rigen. Como se ve, en estos autores se 
mantiene la idea, con sus diferencias y mati-
ces, de que la divinidad es impasible, pero con 
el añadido de que tampoco es providente ni 
amorosa11. Dios es solo el relojero que ha dado 
cuerda a la gran máquina autosuficiente que 
es el universo. Esto es muy importante, pues 
muchos autores, a la hora de criticar la impa-
sibilidad divina, la entenderán a la manera de 
estos pensadores.

En el campo filosófico falta mencionar un au-
tor que puso los cimientos para las futuras re-
flexiones acerca del teopasquismo, aunque 
ya entra en la época contemporánea. Este no 
es otro que Hegel12. Para Hegel Dios es un ser 

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


10

en devenir, un Dios que se hace mediante un 
proceso dialéctico. No es inmutable, sino diná-
mico. El destino de todo ente es la negación o 
destrucción para así poder darse la totalidad. 
En el plano de la Encarnación, Dios al encarnar-
se y morir se negaría a sí mismo y moriría para 
luego volver al Padre. Cabe mencionar que, 
debido a esta concepción, Dios sería inmanen-
te, no trascendente. A partir de estas ideas se 
desarrollarán teorías teológicas que buscarán 
atribuir dolor (una determinada pasión) a Dios 
mismo, ya sea en su esencia misma o en la re-
lación que Este tiene con la creación. La propia 
teología kenótica fundada por G. Thomasius en 
el siglo XIX es un claro ejemplo de la influencia 
hegeliana en esto13. Esta corriente interpreta la 
kénosis (=vaciamiento) del Hijo como un des-
pojamiento total o parcial de su esencia divina. 
Desde esta doctrina se puede afirmar sin pro-
blema el teopasquismo, en cuanto que Dios, al 
dejar su divinidad o parte de ella, es capaz de 
sufrir14.

Por último, es necesario hablar del paradó-
jico desarrollo que sufrió la teología protes-
tante en el siglo XIX y los inicios del siglo XX. 
Junto a la teología de la cruz, apareció una 
nueva corriente teológica denominada teolo-
gía liberal15. Esta se inspiró y empezó a tomar 
ideas de varios autores como Schleiermacher, 
Hegel y David Strauss. Sus mayores represen-
tantes fueron Albrech Ritschl y el mismo Adolf 
von Harnack. Este autor destacó por aplicar a 
la Sagrada Escritura y a la Tradición el método 
histórico-crítico, que sería la única manera de 
realizar un estudio científico de estos objetos. 
Por este camino se acabaron negando los mi-
lagros, que quedarían reducidos a un fruto de 
la mentalidad mágica de la época antigua, y 
los dogmas, los cuales estarían causados por 

Romanticismo hasta hoy, pp. 99-154; Eduardo Vadillo Romero, Antropología teológica I: introducción 
teológica a la creación, vocación sobrenatural y pecado original, pp. 268-270; Hans Urs von Balthasar, 
Teodramática.Vol. 5, El último acto, pp. 221-224.
13   Pío XII, Sempiternus Rex Christus.
14   No está de más decir que esto contradice las sentencias del concilio de Calcedonia.
15   Giovanni Reale y Dario Antiseri, Historia del pensamiento filosófico y científico. Tomo 3º, Del Romanti-
cismo hasta hoy, p. 653.
16   Todo esto se puede comprobar en las obras citadas de Harnack más arriba: página 3, nota número 2.
17   Se verán algunas más adelante.

la helenización que sufrió el cristianismo en los 
primeros siglos16. De esta forma, el cristianismo 
quedaría reducido a una enseñanza moral. Su 
objetivo consistió en demostrar que hay una 
coincidencia entre cristianismo y cultura. El re-
sultado fue una teología de corte racionalista 
que también influyó notablemente en la here-
jía del modernismo. Sin embargo, debido a los 
acontecimientos históricos de inicios del siglo 
XX y a la aparición de nuevas filosofías como 
el existencialismo, muchos teólogos protestan-
tes empezaron a desarrollar otras alternativas 
teológicas. Estas buscaron volver a la teología 
de la cruz, adaptándola a las nuevas filosofías 
del momento17.

En conclusión, la Edad Moderna y autores con-
temporáneos como Hegel y Harnack, produ-
jeron las bases que permitieron un cambio 
de dirección en el pensamiento acerca de la 
pasibilidad/impasibilidad de Dios, cuyas con-
secuencias empezaron a desvelarse a finales 
del siglo XIX. Por un lado, apareció la teología 
luterana de la cruz, que negaba que la razón 
pudiera conocer a Dios, siendo el único cami-
no un entendimiento de la divinidad oscuro 
y paradójico a partir de la pasión del Hijo. Y, 
por otro, las diversas filosofías modernas tra-
jeron viejas visiones acerca de la divinidad, la 
cual sería impasible (=insensible o indiferente), 
pero también no-amorosa ni providente con el 
universo. Estas ideas llegaron a dominar par-
te de la teología protestante, negando cual-
quier elemento sobrenatural y espiritual en la 
Revelación. Como pieza clave, la aparición del 
pensamiento de Hegel proporcionó las herra-
mientas necesarias para poder llevar a cabo la 
revolución que ya a principios del siglo XIX se 
empezaba a vislumbrar.

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades


11

Suscríbete a nuestro boletín
Pincha en el enlace de abajo para suscribirte  

a nuestro boletín Laudate y ayudarnos a difun-
dirlo.

https://www.facebook.com/nscristiandades/
https://www.youtube.com/@nscristiandades
https://t.me/nscristiandades
https://www.instagram.com/nscristiandades/
mailto:informacion%40nscristiandad.es?subject=
https://x.com/nscristiandades
https://nscristiandad.es/boletin/

